## 第八章 易经是怎样开始的?

想了解易经开始的情况, 请模拟伏羲氏当年的自然景象。 环境既单纯又自然, 人心也相对地简单而纯洁。 随着时代的变迁, 显秩序和隐秩序愈来愈遥远。 这时候回想易经开始的情况, 对回归原点,正本清源十分有帮助。 天地万物的变化,只有一个道理, 称为象数理的连锁作用。 道德人格是主要的关键, 保持善的方向不变,才是正道。

## 一、想一想伏羲当年的情况

要了解易经的起源,必须先想象一下:伏羲氏当年所处的环境,所能看到的景象,到底是什么样子?既没有现代的高楼大厦,天底下最高的就是树,风一来树枝、树叶跟着动,所以天底下动的就是风(量);也没有地下铁道,行驶起来有震动的感觉,因此地底下动的,只有雷(量)。那时候环境十分自然,人心也相对单纯,八个基本卦,也就够用了。由于一阳一阴之谓道,天底下如果有看得见的显秩序,就一定有看不见的隐秩序。伏羲氏的时代,人为造作很少,显秩序反而不明显。自然的景象居多,人们很习惯于隐秩序。就算逐渐增加一些显秩序,也大多引申为隐秩序,彼此相当吻合,没有什么天定胜人或人定胜天的争论。经过伏羲氏的指引,大家都接受宇宙是一个大太极,人人都是一个小太极的观念,真的十分简易。

伏羲氏最大的贡献,是以他的智慧,为人民定出了方向。如果他指出所有的秩序,都是神在主宰,中华民族势必走向宗教途径。他并没有这样做,一直到现代,我们受到伏羲氏的影响,有信仰而没有宗教,成为最大的特色。"智能"和"知识"不同,方向的指引,主要靠智慧。中华民族,本来很有智慧,现代却没有了,学了很多知识,只落得小聪明。得到小聪明,失去大智慧,是现代中国人最大的不幸。伏羲氏的时代,人和神是同一的,既没有神圣的灵光,也没有迷信的色彩。对于易传所说的神,我们应该好好体会一番,才不致为小聪明所误!

## 伏羲氏当年情况

天圆地方, 日月依序运行。 天底下最高的是树木,风一来树枝就摇动。 天空中一片虚空,火燃烧时照亮天空。 天的倒影呈现在湖潭中,形成天在湖水的下面。 地上面最高的是山,不移动,好像停止在地上。 大地当中有水流,不间断由西向东流动。 地下震动时,大家就知道打雷了。 中华民族有智慧,来自伏羲氏的启发。

现代人只有小聪明, 却丢掉了大智慧。

## 二、神就是知变化之道的人

系辞上传说:"知变化之道者,其知神之所为乎!"懂得变化规律的人,知晓神明的所作所为,大家也就把他当做神了。我们把通达变化称为了解事态,却把阴阳变化不可测定的事态,叫做神妙。有人居然能够掌握未来的变化,摸清楚神妙的事态,那当然是神明,用不着怀疑。

易经本身既没有思虑,也没有作为。它寂静不动,却能够透过阴阳交感而终于 通晓天下万事万物。如果不是天下最神妙的道理,又有谁能够达到这种地步呢?

坤表示关闭门户,把万物闭藏起来;乾代表打开门户,把万物吐生出来。这样一关一开,便是常见的变化。用来推知未来的变化,叫做会通。把变化显现出来,称为表象。变化成有形的器具使用它,就是效法。反复不断地利用这些器具,却不知道他们的原理,岂不是十分神妙?

孔子不说怪、力、乱、神,却在易传中说了不少的神奇、神妙、神明、神灵,他还原了 伏羲氏心目中的神,却巧妙地否定了殷商时代人们走火入魔式的迷信神。

伏羲氏告诉我们,获得来自上天的佑助,才能够吉祥而无所不利。但是他又指出:天下之动,贞夫一者也。意思是天下万事万物的一切活动,都应该坚守贞正的精诚专一,也就是回归原点,既仁又诚。可见上天佑助与否,完全看我们的道德实践,正或不正,当位或不当位。求神不如求人,求人不如求己。只有修己以诚,自律自主,上天才会加以佑助,所以积善之家必有余庆。



坤代表关闭门户, 把万物闭藏起来。

乾代表打开门户, 把万物吐生出来。

易经的开关原理,一开一关。

用象来表示变化的样子。

把阴阳变化不可测定的事态,叫做神妙。

否定了殷商时代走火入魔式的迷信。

却能够掌握未来的变化。

真是天下最为神妙的道理。

## 修己以诚,自律自主上天自然给予佑助。

## 三、伏羲时代以隐秩序为主

既然一阴一阳之谓道,那么有隐秩序就有显秩序。前者无形无迹,很难掌握,也不容易说得清楚。后者有形有迹,比较容易掌握,也比较容易说清楚、讲明白。隐秩序要透过显秩序来表现,但仍有隐而不现的部分,我们称之为"看不见的手"。显秩序当中,确实有隐秩序的影子,使我们隐隐约约,觉得那一只看不见的手,真的若隐若现。

但是,我们必须警觉:现代的隐秩序所占的比重,刚好是伏羲时代显秩序的部分;而伏羲时代隐秩序的比重,却和现代的显秩序一样。乾坤颠倒,人伦错乱,连带很多层面都乱了套。

伏羲时代,天圆地方是大家都看得见的自然景象。它用一个单纯的符号,把主宰一切变化的隐秩序,前无古人地彰显出来,成为人类建立显秩序的第一道曙光。

我们今天说天圆地方是可笑的,因为地球是圆的,地怎么能方呢?实际上圆就是方,而方就是圆。大方是圆的另一种说法,方到很大很大,不就成为圆了?小圆是方的另一种称呼,圆到很小很小,逐渐有棱有角,那不是方是什么?阴阳互变,方圆也不过是一种相对的名称。

八卦表示人类早期的显秩序,由于大多由隐秩序孕育而来,符合自然的规律,合乎人性的需求。伏羲氏说可以通神明之德,也可以类万物之情。意思是不但贯通神妙光明的德性,而且按类区分描述万事万物的情状。

显秩序和隐秩序,应该是一体两面,而不是互相竞争、对抗、冲突,可惜由于人类的小聪明愈趋发达而忘却了。



## 隐秩序为主的时代

隐秩序尊重自然, 敬神顺天。

显秩序重视人为,人力胜天。

伏羲氏时代, 隐秩序的比重大于显秩序。

人与神、人与自然,和谐共生。

现代显秩序的比重大得惊人。

大家只知有显秩序却忽视隐秩序。

十分不敬地称为看不见的手。

导致乾坤颠倒,人伦错乱。

连带很多层面也乱了套。

## 显秩序和隐秩序,应该是一体两面,

而不互相对抗和冲突。

## 四、文武之道不坠各有见解

周文王重卦,使八卦发展为六十四卦,同样居于当时的需要,并不是文王贤德,登高一呼,大家就群起响应。

天下的改变,表面上看起来,是一、二人所造成的。实际上这一、二人能不能成功,还是要靠大多数人的支持。所以少数就是多数,多数便是少数。少数服从多数和多数服从少数,不能用二分法的思维来加以分别。

文王距离伏羲三千多年,显秩序的势力,愈来愈强大,和隐秩序的距离,愈来愈遥远。文王不得不用当时的显秩序,来解说他所明白的隐秩序。一直到五百年后的孔子时代,依然争议不断。所以孔子才说:文王、武王的道理,并没有失落,仍有人传着。不过贤人记得大用的道理,不贤的人记得小用的术数。各有见解,也各有不同的用途。

六十四卦以人道思想为主,把八卦的天道思想,应用在人生的教化方面。因为人是天地自然所生,效法天地自然是必然的。效法什么呢?效法周流变化的道理,便是我们常说的"道"。人依道行事,就叫做"正道"的君子。正道是变化的,并非固定的。所以系辞上传说:看到天下万物的道理深奥复杂,把它比拟成具体的形态,用来象征事物适宜的意义,称为"象"。看到天下万物的运动变化,观察事物的会合变通,用来推行典章礼仪,透过六十四卦三百八十四爻的爻辞来判断事物的吉凶,叫做"爻"。把这些变化的道理,真正应用在日常生活上,还要靠知晓"易理"的人,本身具有美好的德行。

# 天下的改变,是一、二人所造成的

一、二人的倡导,可以改变社会风气。

看起来是贤明的少数,影响大多数人。

这一、二人的主张必须获得大多数人的支持。

实际上又是少数服从多数的作用。

所以多数便是少数,而少数也是多数。

这种思维方式,应该是全方位的思虑。

文王以后,大家都隐隐约约知道易经的道理。

只是贤人记得大用, 不贤的人却记得小用。

- 不论如何,都以具有美好的德行为根本基础。

## 这一、二人的主张,

必须充分获得大多数人的支持。

## 五、天地万物只有一个道理

宇宙的变化,其实只有一个道理。系辞下传说:"天下之动,贞夫一者也。"便是告诉我们,千变万化的背后,有一个不变的道理。换句话说,有看得见的现象,就有看不见的势力。宋朝的朱子说得好:宇宙间一切事物,只有"道理"是真实的。其余万事万物,都是颠倒而迷妄。每一时刻,都有变化、毁灭的可能。这个不变的道理,并不是凭空想出来的。它是依据象和数推出来的,称为象、数、理的连锁作用,是推理而不是神通。

易经把宇宙变化的道理,透过阴(物质)、阳(精神)、时(时间)、位(空间)四大要素,依象数理来说明。伏羲氏有卦无辞,只有阴阳的象。简单八种形象,随人任意解释,当然包罗万象。周文王重成六十四卦,阐明数和理,从此理在象数之中,由象数以推理,便成我们经常"观察有关现象,寻找有关数据,研究改变道理"的依据。长久以来,大家都用得很有效。

"象"是名词,像什么?就成为动词。道理显而不现,用符号把它形容出来就叫做象。八卦象征万事万物,六十四卦象征万事万物的变化。象征的意思,是透过形象来说明事理,还是以理为重,不能仅止于象。

"数"指初、二、三、四、五、上,说明时和位,九代表"阳"而六代表"阴",并没有丝毫神秘的意味。不能把象数说成神迹,以免引起迷信。

象数的功能,都在说明道理,明白易理最为重要。

## 明白易理至关紧要

## 错综复杂的变化,只有一个不变的道理

宇宙间一切事物,只有道理是真实的。

其余万事万物,都是颠倒而迷妄。

依据象数推出来的理,可以行遍天下都通用。

用符号形容出来, 叫做象。

透过形象说明事理,仍是以理为重。

数指初、二、三、四、五、上、九、六,

并没有丝毫神秘的意味。

象数的功能,都在说明易理。

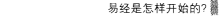
### 六、道德人格成为主要关键

现在开始,我们要把易经称为"易学"。因为自从易传出现以后,易经原有的占卜功能,逐渐为易理所取代。象数理的连锁,成为"大用",占卜反而变成"小用"。卦爻定吉凶,只能当做趋吉避凶的参考。最好不要相信"铁口直断",而丧失了自主性和创造力。因为各爻的吉凶,实际上有物极必反的观念。卦象吉的,最后一爻大多反而不吉;卦象凶的,最后一爻有时反而吉。

前面说过的"居中为吉"观念,更告诉我们,无论处于哪一种状态,都有可供选择的自然之道,那就是"变中不变"的"中"。中便代表正,也就是正道,所以吉。

吉凶的依据,则是隐秩序与显秩序兼顾并重的宇宙秩序,便是"道"。道有正道、 邪道、有中道、偏道,完全由我们自己选择,也必须自作自受,不能怨天尤人。

超吉避凶要靠自己,关键在于自己的道德人格。上天是公正的,人人随时都能够求道、修道、明道、悟道,以致我们常常互相询问"知不知道?"中华民族有信仰而没有宗教,便是提醒我们,要信仰上天是公正而无法公平的,给我们同样的机会,却不保佑或保证我们有同样的结果。师父领进门,修行在个人。在个人的什么?在个人的道德人格。系辞上传所说"继之者善也",继就是保持方向,也就是保持道向善的精神。人或事的吉凶,即是依据合不合乎道的向善?合乎正道即吉,离经叛道当然是凶了。





象数理连锁才是易经的大用。 占卜反而变成小用。

不要相信铁口直断, 以免丧失自己的自主权和创造力。

道有正有邪,有中有偏。 完全由自己决定,也自作自受。

师父领进门,修行靠个人。

保持正道向善, 才是真正的悟道。

## **合乎正道为吉,** 离经叛道即凶。

## 我们的建议

- 1. 易经由八卦开始,"=="、"—"两个符号,是象,三爻排列组合,便成数。象、数当中,都透露出理来,我们常常观看现象,查阅数据,然后依理判断,找出因应之道,便是象、数、理的连锁作用。
- 2. 最早的社会秩序,都由宇宙秩序来指引。所以显秩序和隐秩序相当吻合,也就是说天人合一的作用,十分明显。现代社会显秩序逐渐远离隐秩序,最好提高警觉。
- 3. 六十四卦,主要在提示我们,宇宙秩序是周而复始,循环往复的。以既济、未济两卦收尾,既济表示完成,而未济则代表尚未完成,又是另一周流的开始。
- 4. 我们说"否极泰来",便是"物极必反"的意思。趋吉避凶是我们共同的要求,但是关键在于我们自己的道德人格。一切自作自受,表示自己必须负起全部责任。
- 5. "道"有中有偏,我们必须觉悟,人有偏道的倾向,只要稍微松懈、放纵、狂妄,立即走上偏道。现代人的通病,即在于此。想一想易经是怎样开始的,然后正本清源,好好调整现有的普世价值,以求继旧开新,走上正道。
- 6. "正"是"变中不变"的道理,现代人盲目求新求变,远离中道,是自取其咎。回归原点,不能只是口头上说说,必须付诸实践。行中道,才至关紧要。